
 

UNIVERSITATEA OVIDIUS CONSTANȚA 

FACULTATEA DE LITERE 

 

 

 

 

REZUMATUL TEZEI DE DOCTORAT 

 

WWOOMMEENN  AANNDD  SSEEXXUUAALLIITTYY  IINN  VVIICCTTOORRIIAANN  EENNGGLLAANNDD::  

TTHHEE  CCAASSEE  OOFF  TTHHOOMMAASS  HHAARRDDYY’’SS  FFEEMMAALLEE  CCHHAARRAACCTTEERRSS  

(Femeile şi sexualitatea în Anglia Victoriană: 

Personajele feminine în romanele lui Thomas Hardy) 

 

 

Coordonator științific: 

Prof. Univ. Dr. ADINA CIUGUREANU 

 

 

Doctorand: 

Mitrea (Eparu) Ioana Mădălina 

 

 

2012 



1 | P a g e  

 

 

Women and Sexuality in Victorian England: 

The Case of Thomas Hardy’s Female Characters 
 

 

Contents: 

 

Introduction  

 

 

CHAPTER 1 

The discourse of Victorian sexuality: a Foucauldian interpretation  

1.1. Foucault’s history of sexuality  

1.2. Sexuality and surveillance  

1.3. Sexuality and power  

1.4. Women and sexuality in Victorian England  

1.5. Hardy’s texts under Foucauldian lenses  

 

CHAPTER 2 

Woman as a de-sexualized object  

2.1.   De-sexualization and victimization  

2.2.   The (self)mutilated woman  

2.3.   De-sexualization and empowerment  



2 | P a g e  

 

 

CHAPTER 3 

Woman’s body as a surveilled object  

3.1. Living inside the Panopticon: the licence to gaze in Hardy’s novels  

3.2. The gaze of desire: the objects of pleasure  

3.3. The gaze in the mirror: the reflected self    

3.4. The disciplinary gaze: the objects of information 

  

CHAPTER 4 

Woman as a dismembered body  

4.1. Sexual desire as a threat  

4.2. Woman as the agent of dismemberment  

4.3. The dismembered woman  

4.4. The dismembered female self     

 

CHAPTER 5 

Woman as a silent agent of change  

5.1. The subject which says nothing: the silent woman  

5.2. The subject which says “I”: non-silent voices  

5.3. Between the said and the unsaid: writing silence(s)   

 

Conclusion 

Bibliography  



3 | P a g e  

 

 

Cuvinte cheie: femeia victoriană, sexualitate, corp, supraveghere, relații de putere 

 

 

Interesul tot mai mare cu privire la sexualitatea femeii în Anglia secolului XIX ne-a 

îmbogăţit cunoaşterea şi percepţia asupra naturii vieţii femeilor din perioada victoriană. 

Ideologia sferelor separate a creat un cadru prielnic unui discurs care îngrădea rolul femeii 

în spaţiul restrâns al căminului său. Într-un astfel de context, supravegherea sexualității 

feminine era considerată esenţială în păstrarea respectabilităţii şi bunăstării familiei, de 

unde și numeroasele dezbateri ale perioadei cu privire la corpul și sexualitatea femeii. 

Amplu dezbătută în literatura medicală, sexualitatea feminină era percepută în secolul XIX 

ca fiind fie inexistentă, fie excesivă, o imagine care nu a făcut altceva decât să consolideze 

percepţia asupra femeii în termeni bipolari (femeia „înger” casnic și pasiv/ femeia 

depravată moral). Prinsă în capcana unei ideologii care considera libertatea de expresie a 

sexualităţii feminine manifestându-se doar în cadrul instituţiei mariajului, şi strict sub 

auspiciile autorităţii patriarhale, având ca unic scop procrearea, femeia din perioada 

victoriană era îndemnată să își însușească un rol social limitat şi constrictiv. Acceptarea 

acestui rol a fost proliferată în cărțile de conduită socială ale vremii, fapt care a încurajat-o 

pe femeia victoriană să-şi disciplineze comportamentul în asemenea măsură încât să 

rezulte un corp feminin docil, care să corespundă cerinţelor sistemului patriarhal.  

Atâta vreme cât libertatea de expresie a sexualităţii feminine a fost suprimată, la 

acelaşi discurs de cenzurare s-a recurs şi în cazul creaţiilor literare ale secolului XIX. 

Cenzura s-a extins aşadar şi asupra ficţiunii; scriitorii au fost constrânşi să-şi priveze 

textele de orice aluzii sau nuanţe sexuale. În contextul acestui conflict dintre pudibonderia 

exagerată pe de o parte şi pornografia reprezentată în mod explicit pe de altă parte, ţinând 

cont şi de strădania scriitorilor vremii de a-şi modifica scrierile în aşa fel încât acestea să 

rezoneze cu trăirile şi concepţiile pudice ale cititorilor, Thomas Hardy face notă 

distinctivă. În romanele sale, el oferă cititorilor săi portrete ale unor femei îndrăzneţe, 

rebele, atacând în acelaşi timp instituţia căsătoriei precum şi standardele duale ale 

societăţii. 



4 | P a g e  

 

Teza de doctorat intitulată Women and Sexuality in Victorian England: The Case 

of Thomas Hardy’s Female Characters propune o analiză amănunțită a sexualității 

feminine, urmărind statutul acesteia de ‘prizonier’ al unor condiționări multiple, de natură 

socială, morală, economică și culturală care s-au manifestat în Anglia victoriană. Pornind 

de la investigarea sexualității femeilor în secolul XIX, lucrarea urmărește în paralel un 

studiu de caz: personajele feminine din romanele lui Thomas Hardy, cu intenţia de a 

demonstra că scriitorul victorian a contestat viziunile patriarhale asupra sexualităţii 

feminine şi asupra sexului feminin în general. Astfel, Hardy a promovat prin personajele 

sale femei conştiente de sexualitatea lor, femei care luptă pentru a-şi face auzită vocea, şi 

care îşi modelează identitatea ignorând spaţiul limitat în care erau nevoite să-şi desfăşoare 

existenţa. Pentru a surprinde o imagine cât mai coerentă şi completă a sexualităţii femeii 

din perioada victoriană aşa cum este ea reprezentată în romanele lui Hardy, am ales să 

realizăm analiza personajelor feminine din toate romanele sale (Desperate Remedies, 

Under the Greenwood Tree, A Pair of Blue Eyes, Far from the Madding Crowd, The 

Hand of Ethelberta, The Return of the Native, The Trumpet-Major, A Laodicean, Two on 

a Tower, The Mayor of Casterbridge, The Woodlanders, Tess of the D’Urbervilles, Jude 

the Obscure, The Well-Beloved). 

Până în prezent, opera literară a lui Thomas Hardy a cunoscut varii interpretări, 

întrucât țesătura romanelor sale a reprezentat un teren fertil teoriilor critice care s-au 

aplecat cu precădere asupra personajelor sale feminine. Fiind astfel pusă sub lupa 

diferitelor abordări critice, ca de exemplu cea materialistă, poststructuralistă, 

psihanalitică şi în mod special feministă, analiza operelor sale părea să nu fi lăsat loc 

liber unei alte investigări. Prin urmare, această lucrare de cercetare se orientează pe o 

abordare critică ce a fost neglijată până acum în ceea ce priveşte analiza personajelor 

feminine din opera lui Hardy, şi anume pe o abordare din perspectivă foucaultiană. 

Prezenta teză este așadar o încercare de a suplini lipsa interpretării personajelor feminine 

din romanele lui Thomas Hardy prin lentile foucaultiene.  

Noţiunile teoretice cu care operează Michel Foucault precum conceptul de 

putere, instituţionalizarea tehnicilor de supraveghere şi disciplinare ori “ipoteza 

represivă” au fost utilizate exhaustiv şi aplicate interpretării personajului feminin în 

romanele lui Thomas Hardy. Instrumentele critice utilizate în această lucrare sunt cele 

regăsite în opera lui Foucault, cu precădere în The History of Sexuality, volumul I şi 



5 | P a g e  

 

Discipline and Punish, dar şi în colecţia acestuia de interviuri regăsite în volumele lui 

Colin Gordon - Power/Knowledge. Selected Interviews and Other Writings. 1972-1977 

(1980), Lawrence D. Kritzman - Michel Foucault: Politics, Philosophy, Culture: 

Interviews and Other Writings, 1977-1984 (1988), Sylvère Lotringer - Foucault Live. 

Interviews 1961-1984 (1996), James D. Faubion și Paul Rabinow - Aesthetics, Method 

and Epistemology: Essential Works of Foucault, 1954-1984 etc. Perspectiva oferită de 

lentilele foucaultiene este menită să exploreze acțiunile și atitudinile personajelor 

feminine din romanele lui Hardy pentru a le demonstra complexitatea.  

Primul capitol intitulat “The discourse of Victorian sexuality: a Foucauldian 

interpretation” prezintă şi explică uneltele teoretice aparţinând lui Foucault, conceptele 

care sunt folosite în analiza personajelor feminine ale lui Hardy, pornind de la “ipoteza 

represivă”, conform căreia societatea burgheză a reprimat sexualitatea. Foucault susţine 

că discursul reprimării sexuale din perioada victoriană funcţiona precum un mit cultural 

atotcuprinzător care învăluia într-o aură de tăcere şi mister atitudinea victoriană cu 

privire la sex. Împotriva unei asemenea stări de fapt, în care sexualitatea era limitată, 

reprimată şi tăinuită, Foucault a propus o altă teorie conform căreia discursul despre sex 

și-a găsit de fapt calea de exprimare în secolul XIX. Aşadar sexul, dorinţele de natură 

sexuală, nu au fost nici pe departe inhibate, amuţite, ci dimpotrivă, au fost 

metamorfozate de către victorieni într-un discurs de alt tip, astfel încât secolul XIX a 

ajuns să marcheze momentul în care sexualitatea a luat fiinţă ca discurs şi s-a constituit 

precum o relaţie de putere.  

În continuare, capitolul își propune să analizeze teoria corpului aşa cum este el 

analizat în operele, articolele şi eseurile lui Foucault. Un studiu detaliat al acestor teorii 

dezvăluie faptul că Foucault a definit corpul precum un locus de supraveghere, conturat 

în cadrul discursului şi modelat de acesta, precum un obiect de observaţie şi control, 

creat de societate și supus la constrângeri, interdicții și obligații. Reinventându-l ca pe 

un soi de dispozitiv mânuit şi controlat în cadrul unui sistem de putere/cunoaştere, 

Foucault a definit corpul ca fiind în permanenţă supravegheat şi manevrat, controlat şi 

disciplinat asemenea unei maşini complicate care ar putea fi dezmembrată, analizată şi 

apoi reasamblată. 



6 | P a g e  

 

Teoria lui Foucault despre corp s-a dovedit a fi productivă în analiza întreprinsă 

asupra sexualităţii femeii victoriene, deoarece a conferit interpretării corpului feminin şi 

dorinţei sexuale feminine atribute din registrul ordinii, disciplinei și a unei atente 

supravegheri la care femeia era supusă. Conform lui Foucault, reconfigurarea corpului 

femeii într-un obiect de studiu era reprezentativ pentru a ascunde ipocrizia ce caracteriza 

societatea victoriană din secolul XIX.  

Înainte însă de a examina sexualitatea femeii în secolul XIX, şi prin extensie, 

personajele feminine din opera lui Hardy, alte unelte foucaultiene au fost analizate în 

acest capitol, şi anume, discursurile de supraveghere şi putere. Sexualitatea şi 

supravegherea sunt interdependente în contextul unei analize minuţioase a corpului 

feminin din perioada victoriană. În viziunea lui Foucault, supravegherea constă într-o 

serie de acţiuni menite să examineze îndeaproape oamenii şi spaţiile pe care ei le ocupă. 

Mai mult decât atât, supravegherea este pusă în scenă cu ajutorul unui dispozitiv 

disciplinar, un soi de laborator în care indivizii pot fi dresaţi, corectaţi şi unde 

comportamentul lor este îndreptat cu ajutorul unor tehnici disciplinare, care le 

transformă corpul într-unul docil și util. Foucault numește discipline aceste tehnici care 

permit supravegherea atentă a operațiunilor executate asupra corpului și care le instituie 

un raport de docilitate-utilitate. Luând ca model de închisoare cel imaginat de 

utilitaristul Jeremy Bentham, Foucault utilizează în lucrarea sa Discipline and Punish 

termenul de Panopticon, pentru a reliefa tendința societăților moderne de a observa 

corpul de aproape și de a-l investiga, examina cu minuțiozitate. Pedeapsa se transformă 

și ea – de la spectacolul cruzimii punitive și barbaria supliciului, cu alte cuvinte 

pedepsirea corpului, se trece la pedepsirea sufletului printr-o formă insidioasă de a 

supraveghea și pedepsi. Pornind de la aceste coordonate oferite de opera lui Foucault, 

lucrarea propune vizualizarea societății victoriene ca pe un soi de panopticon. Prin 

extensie, am apelat la această metaforă pentru analiza statutului femeii în epoca 

victoriană. Printr-un mecanism strict de tehnici disciplinare şi prin metode de 

supraveghere, femeia a fost izolată, iar manifestările corpului ei au fost îngrădite. Corpul 

femeii a devenit, în acest context, un corp validat ca fiind inferior, diferit, şi prin urmare, 

o ţintă a practicilor disciplinare. Metafora Panopticonului poate, ţinând cont de aceste 

aspecte, să servească drept mijloc potrivit investigării femeii victoriene, al cărei 

comportament s-a aflat în permanenţă sub supravegherea și controlul instituțiilor 



7 | P a g e  

 

victoriene, a medicilor și moraliștilor vremii, pentru a putea stabili dacă corpul feminin a 

încălcat sau nu normele de conduită morală ale perioadei victoriene. 

În plus, noţiunea de putere, aşa cum este ea definită de Foucault, ca fiind 

generatoare de discurs şi plăcere ne permite să polemizăm caracterizările forţelor 

represive care se presupune că se manifestau în epoca victoriană. De pildă, 

reglementările cu privire la sexualitatea feminină în Anglia victoriană nu trebuiesc 

privite ca fiind pur şi simplu represive, ci, conform noţiunii de putere a lui Foucault, 

acestea ar trebui privite şi ca fiind productive şi pozitive. Mai mult decât atât, Foucault a 

definit puterea ca circulând și articulându-se în rețea, filozoful francez refuzând orice 

localizare specifică a puterii, sugerând, în schimb, că aceasta poate fi găsită oriunde și 

oricând. Abandonând astfel postulatul proprietății, potrivit căruia puterea ar fi posedată 

de o clasă dominantă sau de un suveran, Foucault privește puterea ca pe un fenomen care 

circulă printre dominanți și cei dominați deopotrivă. Fiind asociată cu spaţiul limitativ al 

sferei private, rolul femeii în societate a fost mult redus, dar în acelaşi timp, i-a conferit 

acesteia spaţiul propriu de a-şi manifesta puterea, căpătând roluri şi sarcini sociale şi 

domestice. Pentru a dovedi acest lucru, s-a apelat în cadrul acestei analize la un corpus 

de texte ce fac parte din perioada victoriană: documente, cărţi de conduită socială, eseuri 

şi scrisori. Mai mult decât atât, analiza lui Foucault cu privire la relaţiile de putere, a 

dezvăluit modalităţile prin care aceste relaţii de putere generează tipuri distincte de 

identităţi. Investigarea acestui tip de relaţii în cadrul romanelor lui Hardy a scos la iveală 

consecinţe spectaculoase ale modificării şi răsturnării relaţiilor de tipul dominator/supus, 

stăpân/sclav. 

Cele trei coordonate majore prin prisma cărora s-au analizat personajele feminine 

în romanele lui Hardy sunt așadar sexualitatea, puterea și supravegherea. Împreună, 

aceste lentile foucaultiene au scos la iveală dinamica sexuală din operele scriitorului 

victorian, demonstrând că atât sexualitatea cât și actul supravegherii corpului nasc relații 

de putere în interiorul cărora personajele se zbat și luptă pentru a-și defini rolul în 

societate. De cele mai multe ori, personajele feminine reușesc să destabilizeze opoziția 

binară dominator/supus, prezentând trăsături asociate în mod tradițional cu partea 

masculină, dominatoare, dar această fisură pe care ele o provoacă în țesătura strânsă, 

rigidă a sistemului patriarhal le aduce oprobiul societății, ostracizarea, pedeapsa și, în 

cele mai multe cazuri, moartea. 



8 | P a g e  

 

Următoarele patru capitole se concentrează pe analiza personajelor feminine din 

opera lui Hardy prin prisma conceptelor critice ale lui Foucault. Teoriile elaborate de 

Foucault cu privire la sexualitate, putere şi supraveghere s-au pliat perfect în aşa fel încât 

să dezvăluie caracterul provocator al operei lui Hardy, un scriitor care a combătut 

viziunea patriarhală asupra sexualităţii feminine, explorând faţetele identităţii feminine 

şi dorinţa sexuală feminină. 

Cel de-al doilea capitol, intitulat “Woman as a de-sexualized object”, propune o 

analiză a personajelor feminine din operele lui Hardy şi are ca punct de plecare folosirea 

conceptului de desexualizare într-unul dintre interviurile lui Foucault. În accepţiunea 

acestuia, mişcarea de de-sexualizare a luat fiinţă în secolul XIX şi a reprezentat o ruptură 

de la discursul dominant cu privire la statutul femeii, o ruptură care de fapt a dus la 

conferirea de putere femeii, fiind astfel considerată o strategie de rezistenţă. De aceea, 

una dintre interpretările care pot fi atribuite personajelor feminine ale lui Hardy, 

percepute ca fiind de-sexualizate, a evidenţiat modalităţi prin care femeile îşi atribuie ele 

însele puteri cu scopul de a interacţiona şi de a vorbi aceeaşi limbă cu cea a sexului 

opus. Totuşi, luând în considerare discursul pudibond precum şi reprimarea sexuală ce 

caracterizau societatea victoriană, esenţial patriarhală, termenul a fost de asemenea 

folosit pentru a defini femeia victoriană ca fiind pasivă, privată de corp sexual, supusă 

dominaţiei masculine, cu un corp eminamente docil.     

Primul aspect analizat în acest capitol se referă la modul în care de-sexualizarea 

duce la victimizarea socială a femeilor şi ca urmare, la portretizarea lor ca victime ale 

oprimării patriarhale. Considerat drept un bun material, un obiect în care s-au investit 

bani, corpul femeii este dresat în aşa fel încât să devină obedient şi este modelat în aşa 

fel încât să corespundă exigenţelor impuse de modelul patriarhal. Hardy dezvăluie în 

această fază dificultatea femeilor de a-şi manifesta gândurile şi acţiunile în afara 

graniţelor impuse de discursul dominant. Manipulat pentru a deveni supus, corpul femeii 

era în mod repetat supus testului de disciplină şi trebuia să îşi dovedească în permanenţă 

utilitatea. 

Viaţa personajului Grace Melbury se supune regulilor din interiorul comunităţii 

patriarhale, acesteia fiindu-i alocat un statut imutabil de către tatăl ei şi de către cei doi 

pretendenţi. Lucetta Templeman, Felice Charmond sunt percepute ca fiind de-



9 | P a g e  

 

sexualizate din cauza obsesiei legate de transformările la care sunt supuse corpurile lor 

în procesul de îmbătrânire. Acestea îşi apreciază corpul ca nemaifiindu-le de folos atâta 

vreme cât nu mai are nicio întrebuinţare practică şi nu mai poate să deservească 

societatea, devenind astfel anormal şi inacceptabil. Corpul ‘trecut’ al personajului 

Viviette Constantine este de asemenea reconfigurat de privirea stăruitoare a bărbaților şi 

perceput ca de-sexualizat şi lipsit de senzualitate. Arabella Dunn se transformă şi ea într-

un obiect de-sexualizat, respingător, având un corp căruia îi lipseşte disciplina.  

Cel de-al doilea aspect analizat în acest capitol face referinţă la personajele 

feminine din opera lui Hardy care recurg la automutilare din dorinţa de a-şi recăpăta 

controlul asupra corpurilor lor, de-sexualizându-le astfel. Într-un asemenea context, 

sexualitatea devine o povară pentru femei, acestea simţind nevoia să-şi reinventeze 

corpurile pedepsindu-se sau recurgând la desfigurare. Mary South de pildă îşi taie şi apoi 

îşi vinde părul, creându-şi astfel un ritual de pedepsire. Considerându-şi trăirile fizice 

drept o tragedie, Tess Durbeyfield recurge la o desfigurare impusă şi îşi smulge fără milă 

sprâncenele, transformându-şi corpul dintr-un obiect de admiraţie într-un obiect ridicol. 

Mai mult decât atât, Tess se supune în mod voit unei torturi fizice şi psihice, muncind 

până la epuizare şi reîntorcându-se la Alec pentru a-i fi amantă supusă. Atât Sue 

Bridehead, cât şi Elfride Swancourt sunt configurate de către bărbaţi ca fiind infantile, 

lipsite de corp sexual, pretendenții lor manifestând aşadar un comportament paternalist. 

Ultimul aspect discutat în acest capitol oferă o interpretare a de-sexualizării ca 

fiind o strategie folosită de femei cu scopul de a câştiga putere. Pe parcursul acestui 

proces, femeia ar putea fi percepută ca având atribute ‘masculine’ deoarece ea găseşte în 

ea însăşi resursele necesare de energie şi curaj, îndrăzneală pentru a lupta (deprinderi cu 

precădere masculine) împotriva nedreptăţilor sociale şi implicit pentru a-şi modela 

singură viaţa. Ethelberta Petherwin, de pildă, produce această ruptură între cele două 

sfere, publică și privată, reconfigurându-și astfel identitatea şi devenind vizibilă. 

Asumându-şi rolul de figură patriarhală în familia sa şi impunându-şi o identitate 

alternativă (cea de scriitoare și povestitoare), Ethelberta depăşeşte graniţele impuse de 

societate şi preia atributele masculine ce caracterizează sfera publică, fiind astfel 

percepută de opinia publică drept o femeie atipică pentru societatea în care trăieşte. Sue 

Bridehead, în permanenţă reconfigurată de către Jude ca fiind un copil, deci percepută de 

acesta ca fiind de-sexualizată, întruchipează cea mai puternică voce pe care Hardy o 



10 | P a g e  

 

atribuie vreunui personaj pentru a ataca instituţia căsătoriei. Aşadar Sue întruchipează 

ambele interpretări ale conceptului de de-sexualizare: femeia de-sexualizată percepută ca 

asexuală şi femeia de-sexualizată care dobândeşte putere.  

Toate aceste interpretări sunt menite să demonstreze cum corpul femeii, aşa cum 

apare el în opera lui Hardy, este reconfigurat de către personajele masculine, mai precis 

este de-sexualizat cu scopul de a fi menţinut sub controlul şi puterea acestora. Într-o 

societate dominată de bărbaţi, constrângerile impuse asupra corpului au restricţionat 

libertatea de exprimare a femeilor. Sexualitatea feminină era controlată în permanenţă şi 

orice abatere sau exces erau considerate drept un comportament deviant. Aplicând teoria 

lui Foucault cu privire la corpul docil, analizarea personajelor feminine a dezvăluit 

ipoteza că un corp de-sexualizat este cel mai adesea lipsit de putere, uşor de manipulat şi 

domesticit astfel încât să corespundă şi să-şi asume premisele normelor patriarhale. 

Supus unui proces prin care să devină inferior, aflat în permanenţă sub control şi tratat 

precum un bun material, corpul femeii devine un locus al dominaţiei masculine. Cu toate 

acestea, aşa cum şi Foucault evidenţiază, de-sexualizarea reprezintă totodată şi o metodă 

de a dobândi putere, ipoteză ilustrată în opera lui Hardy prin acele personaje feminine 

care se luptă pentru a-şi câştiga un statut şi pentru a pătrunde în spaţiul public.  

O lectură atentă a romanelor lui Hardy dezvăluie faptul că femeia trebuie să 

plătească un preţ pentru puterea pe care o dobândeşte şi pentru tranziţia sa de la spaţiul 

privat către cel public, cel mai adesea acest preţ manifestându-se prin nefericire sau 

moarte. Scrise într-o epocă în care era evidentă strădania femeilor de a-şi câştiga 

egalitatea şi de a se emancipa, confirmă faptul că romanele lui Hardy prezintă personaje 

feminine care ameninţă să destabilizeze structura patriarhală predominantă. 

În cel de-al treilea capitol, intitulat “Woman as a surveilled object”, s-a recurs la 

teoria formulată de Foucault despre privire (gaze) şi societatea panoptică, demonstrându-

se că personajele feminine ale lui Hardy sunt zugrăvite ca fiind supuse unui regim de 

supraveghere şi captivitate. Wessex-ul şi locuitorii săi, conturate în opera lui Hardy, apar 

reconfigurate în interpretarea acestei lucrări precum un Panopticon, fapt care face 

transformările femeii susceptibile investigării, judecării şi disciplinării. De cele mai 

multe ori, personajele feminine sunt înfăţişate precum nişte deţinute în Panopticon, 

‘prizoniere’ vulnerabile în această rețea a supravegherii, din partea cărora se pretinde să 



11 | P a g e  

 

se supună codurilor sociale. Utilizând lentilele critice foucaultiene, privirea insistentă 

masculină, încărcată de conotaţii sexuale, a fost reconfigurată sub forma relaţiei putere/ 

cunoaştere, conferind putere celui ce priveşte. Principala caracteristică a privirii 

masculine este aceea că domină; dominaţia implică control asupra corpului feminin, care 

în consecinţă este transformat într-un obiect de contemplaţie. Totodată, trebuie 

menționat că această lentilă critică, a privirii, reprezintă una dintre cele mai potrivite 

abordări pentru interpretarea personajului feminin prezentat în diverse ipostaze ale 

transformării sale într-un obiect de contemplație masculină. 

Primul aspect din acest capitol referitor la conceptul de privire este reprezentat 

prin privirea de natură sexuală, privire ce pătrunde în interiorul obiectului supus 

examinării, acesta devenind o unealtă folosită de bărbaţi pentru a transforma corpul 

feminin într-un obiect material. Din perspectiva foucaultiană a spiralelor de putere şi 

plăcere, privirea penetrantă, copleşită de dorinţă, îl absoarbe atât pe privitor cât şi pe cel 

privit, punând astfel în mişcare o complexă schemă de control, conform căreia abilităţile 

de a vedea, de a privi, de a inspecta şi de a fi văzut şi cercetat devin principalele 

ingrediente ale zbaterii personajelor de a obţine puterea. Grace Melbury și Elfride 

Swancourt sunt în permanenţă reconfigurate, redefinite de privirea masculină în simple 

obiecte de contemplație. Bathsheba Everdene îşi expune corpul într-un mediu masculin 

devenind astfel ţinta unor priviri masculine care o judecă a fi incapabilă și nepotrivită 

sferei de acțiune masculină. Totodată, privirea masculină încarcă corpul lui Tess 

Durbeyfield de conotaţii sexuale care ajung aproape să ia forma extazului erotic. 

Devenind de-a dreptul un spectacol public, corpul lui Tess este oprimat de privirea care 

îl inspectează, fiind astfel înfăţişat precum un locus marcat de dominaţia masculină. În 

primul său roman, Desperate Remedies, Hardy oferă efecte spectaculoase declanşate de 

puterea privirii. Personajul feminin al acestui roman, Cytherea Graye, percepe privirea 

masculină cu o asemenea intensitate încât simțurile îi sunt paralizate, iar femeia este pe 

punctul de a capitula definitiv în fața bărbatului. Situațiile analizate în acest sub-capitol 

reliefează faptul că, la rândul lui, cititorul simte că şi el devine iscoditor, alăturându-se 

celorlalţi spioni din Wessex. 

Cel de-al doilea aspect supus analizei în acest capitol abordează privitul în 

oglindă. Conform lui Foucault, oglinda devine ea însăși un spaţiu propice supravegherii 

şi controlului. Păşind într-un spaţiu pe care Foucault îl numeşte un “loc fără de loc” 



12 | P a g e  

 

(Foucault, Different Spaces, 179, traducerea mea), femeia îşi reconstituie sinele. Grace 

Melbury manifestă atitudini diferite faţă de postura pe care o abordează atunci când se 

priveşte în oglindă: cea de dominator, care vede şi subjugă bărbatul prin privire, 

reconfigurându-l ca pe un obiect al contemplaţiei ei (răsturnând astfel relaţia 

dominant/supus) şi cea de obiect al propriei contemplații, atunci când îşi însuşeşte 

privirea bărbatului, pierzându-şi astfel poziţia de control şi dominare. În cazul unei 

asemenea interpretări, vizibilitatea devine o capcană pentru femeile încătușate de 

reflectarea transfigurată a bărbatului. Cytherea Graye şi Elfride Swancourt devin captive 

unui alt tip de reflectare, şi anume a celei oferite de suprafaţa limpede a apei. Apa devine 

astfel un soi de oglindă şi cele două personaje feminine devin într-un mod neputincios 

parte a unei structuri ce implică prezenţa lor atât înăuntrul cât şi în afara mijlocului 

metamorfozării lor în obiect. Oglinda poate de asemenea să îşi însuşească rolul de locus 

al pedepsei precum în cazul Arabellei Dunn, care este privită insistent de către Jude în 

timp ce aceasta manifestă un comportament superficial. Elizabeth Jane îşi priveşte 

corpul în oglindă, exercitându-şi astfel propria supraveghere, reconfigurându-şi ea însăşi 

corpul într-unul docil, obedient. 

Ultima trăsătură a privirii foucaultiene problematizată în acest capitol se referă la 

caracterul disciplinator al privirii. În romanele lui Hardy privirea comunităţii manifestă 

şi un vădit rol disciplinator. Ilustrativă în acest sens este privirea membrilor comunității 

din panopticonul Wessex care inspectează şi caută în acelaşi timp să pedepsească orice 

transformare a individului menită să pună în pericol sau să submineze stabilitatea morală 

a societăţii respectabile. Personajele feminine care manifestă un comportament deviant 

şi care sunt supuse analizei în acest capitol sunt percepute ca fiind o ameninţare pentru 

concetăţenii care simt că au obligaţia morală de a regla, de a disciplina şi de a pedepsi 

orice abatere de la normă. Eustacia Vye este reconfigurată prin privirea sătenilor ca fiind 

o vrăjitoare, mai precis o non-femeie, o anomalie ce ameninţă să tulbure calmul 

societăţii. Prinsă în capcana propriului panopticon (reprezentat aici prin Edgon Heath), 

aceasta devine întruchiparea perfectă a percepţiei lui Foucault asupra corpului, corp care 

sub privirea disciplinatoare devine docil. Elizabeth Jane se integrează perfect în normele 

societăţii atunci când privirea ei asupra Lucettei, asupra tatălui ei şi asupra bărbatului pe 

care îl iubeşte are sensul de a îi disciplina. Ea îl întruchipează pe privitorul din turnul 



13 | P a g e  

 

central al panopticonului fiind adesea surprinsă în timp ce priveşte lumea cu intensitate 

de la fereastra ei.  

Teoria lui Foucault referitoare la privirea cu rol de instrument disciplinar 

postulează ipoteza conform căreia privitorul întruchipează conceptul de putere. În 

panopticon, obiectul privit este reprezentat ca fiind prins într-o capcană, ostracizat, în 

vreme ce atât privitorul cât şi cel care este privit sunt angrenaţi într-o relaţie de putere şi 

subordonare, supunere. Societatea victoriană avea prin excelenţă valenţe patriarhale, 

manifestate în ceea ce priveşte relaţia de putere dintre femei şi bărbaţi într-un sistem 

asimetric şi inegal. În ciuda faptului că a trăit şi a scris într-un asemenea mediu, Hardy a 

criticat în romanele sale sistemul patriarhal al cărui scop era să marginalizeze femeile, 

anihilându-le dreptul şi nevoia de autonomie sexuală. Conferind personajelor sale 

feminine privilegiul de a privi, şi implicit putere, Hardy polemizează stereotipurile 

privitoare la feminitate. Chiar dacă personajele sale feminine sunt supuse în permanenţă 

unor priviri disciplinatoare, care le transformă practic în obiecte (materiale), unele dintre 

ele sunt surprinse în momente în care se împotrivesc puterii care răzbate din astfel de 

priviri, ba mai mult decât atât, reuşesc la rândul lor sa îi transforme pe bărbaţi în obiecte. 

Având ca aliat deprinderea de a privi, personajele feminine sunt surprinse răsturnând 

relaţiile de putere prestabilite şi inspectând la rândul lor o societate care le limitează 

libertatea de acţiune. Totuşi, aceste ipostaze sunt tranzitorii: personajele feminine sunt 

surprinse într-o poziţie ce le conferă putere doar pentru o perioadă limitată de timp, 

pentru un scurt moment care nu le permite să dea peste cap, să răstoarne rânduiala, 

normele panopticonului în care sunt prinse în capcană. Femeile așadar nu pot să se 

sustragă în totalitate rolului de obiect al contemplării ce le-a fost atribuit, ele obţinând 

puterea doar pentru scurte momente. Hardy le înfățișează ca fiind capabile să se revolte 

împotriva limitelor care le-au fost impuse pentru a face faţă invizibilităţii şi amuţirii la 

care au fost sortite. Totuşi, chiar el recunoaşte că ‘dominaţia tatălui’, mai precis sistemul 

patriarhal nu permite niciun fel de transformare, de metamorfozare. Femeia nu se poate 

sustrage aşadar, Ochiului puterii, care prin excelenţă este un atribut al controlului 

masculin.  

Cel de-al patrulea capitol, intitulat “Woman as a dismembered body” a preluat 

metafora dezmembrării ca o extensie a efectului pe care normele societăţii l-au avut 

asupra scrierilor vremii. Astfel, pentru a elimina din scrierile lor orice fel de conotaţie 



14 | P a g e  

 

sau nuanţă sexuală, în aşa fel încât acestea să corespundă cerinţelor publicului cititor, 

scriitorii vremii şi-au supus textele fragmentării, modificării, sau cu alte cuvinte, 

dezmembrării. Hardy însuşi nu s-a sustras cenzurii definitorii acelei perioade şi a fost 

obligat să-şi epureze romanele pentru a fi publicate în formă serializată. Tocmai din 

acest motiv s-a folosit în analizarea romanelor lui Hardy metafora dezmembrării. Acesta 

a dezvăluit posibilitatea unei duble interpretări a personajelor feminine: pe de o parte, în 

rolul de agent, de iniţiator al dezmembrării simbolice femeia este percepută de către 

bărbați şi în general de către întreaga societate, ca fiind un pericol tocmai datorită naturii 

sale sexuale de nepotolit. Pe de altă parte însă, în mod simbolic, femeia poate fi ea însăși 

’dezmembrată’, ceea ce duce la fragmentarea sinelui ei. Cel mai adesea cele două 

reprezentări se suprapun în romanele lui Hardy, lucru care ne face să conchidem că 

metafora dezmembrării ne dezvăluie nişte personaje care se află într-o permanentă 

negociere a graniţelor personale şi care se luptă pentru a obţine poziţia dominantă. 

Percepută de societatea patriarhală ca fiind un pericol, dorinţa sexuală a femeii poate să 

o transforme pe aceasta într-un agresor ce îşi depăşeşte în permanenţă limitele şi forţează 

iniţierea luptei pentru putere. Femeia supusă însă, se luptă în permanenţă pentru a 

menţine controlul, sau pentru a-şi recâştiga poziţia iniţială.   

Femeia care devine ea însăşi responsabilă de dezmembrare, femeia agent, refuză 

să rămână pasivă într-o lume care o condamnă la subordonare faţă de bărbat. Totuşi, 

renunţarea la statutul său predefinit de pasivitate duce la pedepsire, pedepsire care se 

transpune în opera lui Hardy prin moartea eroinei, acest moment marcând restabilirea 

ordinii în interiorul sistemului patriarhal. Primul aspect discutat în acest capitol face 

referinţă la acele ipostaze în care personajele feminine din opera lui Hardy încalcă 

normele impuse de moralitatea victoriană printr-un comportament specific prădătorului 

sexual, devorându-l pe bărbat până în punctual de a-l demasculiniza. Această analiză 

porneşte de la dezbaterea lui Foucault cu privire la execuţiile publice, dezbatere regăsită 

în lucrarea sa Discipline and Punish şi care elaborează ideea conform căreia părţilor 

dezmembrate aparţinând corpului victimei i-au fost atribuite anumite semnificaţii, 

reprezentând totodată instrumente ale comunicării în cadrul spectacolului ce înfăţişează 

eșafodul. Viviette Constantine efectuează ritualul de tortură (le supplice) îndrăznind să 

pătrundă în spaţiul masculin al bărbatului în timp ce acesta este adormit şi să taie o 

şuviţă din parul acestuia, privându-l astfel în mod simbolic de bărbăţia lui. Ea pune în 



15 | P a g e  

 

scenă acest ritual asupra capului bărbatului, tocmai datorită faptului că în general, capul 

este asociat cu ideea de erudiţie, cu capacitatea de a raţiona, de a gândi, ceea ce 

generează un dezechilibru al puterii. Rolurile sexelor sunt astfel răsturnate, femeia 

devenind ea însăşi instigator, cea care reconfigurează corpul masculin, transformându-l 

într-un obiect al contemplaţiei şi mai mult decât atât, participând la deşteptarea sexuală a 

bărbatului.  

Într-o astfel de interpretare, femeia devine agent întreprinzător, în timp ce 

bărbatul îşi asumă un rol pasiv, poziţionându-se de cealaltă parte a opoziţiei duale. 

Viviette devine astfel o femeie ce încalcă normele, şi prin urmare trebuie pedepsită, fiind 

dezmembrată din punct de vedere emoţional de către lipsa de interes a iubitului ei astfel 

încât, în cele din urmă balanţa puterii se reechilibrează prin moartea ei. Bărbatul îşi 

asumă şi el punerea în scenă a unui ritual de dezmembrare în ceea ce priveşte corpul lui 

Viviette, alcătuindu-l din părţi, din fragmente. Eustacia Vye întruchipează ‘mai multe 

persoane’ şi prin urmare este înfăţişată fragmentar, înglobând mai multe identităţi 

(vrăjitoare, iubită măcinată de gelozie, femeie răzvrătită). Aceasta ia parte la 

dezmembrarea fizică a lui Clym, fragmentându-l şi în cele din urmă deposedându-l de 

aptitudinea senzorială de a vedea. Lucetta Templeman şi Felice Charmond întruchipează 

alte două instanţe ale agenţilor dezmembrării; acestea îşi folosesc sexualitatea pentru a 

atrage în capcană anumiţi bărbaţi. Aplicată operei lui Hardy, metafora jocului de şah, 

interpretată de Foucault ca fiind o strategie în care jucătorii încearcă să dobândească 

putere unul asupra celuilalt, poate dezvălui transformări intrinseci în relaţia de putere. 

Astfel, Elfride Swancourt plonjează involuntar şi inconştient într-o bătălie a instinctelor 

sexuale datorită faptului că, pentru o perioadă limitată, îşi manifestă puterea asupra 

partenerului său, încercând să îl domine, dar de fapt în cel mai scurt timp, ea devine cea 

dominată.  

Cel de-al doilea aspect analizat în acest capitol ia în considerare ideea conform 

căreia în societatea patriarhală, femeia reprezintă rareori un întreg, iar corpul femeii este 

reconstruit din bucăţi, din fragmente. Pornind de la ipoteza postulată de Foucault potrivit 

căreia relaţiile de putere devin relaţii de dominare atunci când libertatea este scoasă din 

discuţie, se poate observa că femeile victoriene, fiind subordonate sistemului patriarhal 

care le privează de la şansa de a se face vizibile, şi totodată asumându-şi starea de 

supunere, devin ele însele participante active la transformarea lor în obiecte. Astfel, 



16 | P a g e  

 

Elfride Swancourt participă în mod deliberat la dezmembrarea sa simbolică când obţine 

de la partenerul său reconfigurarea sa dintr-o serie de ingrediente (părţi ale corpului), 

care întruchipează de fapt o colecţie de piese care necesită a fi reasamblate. Participând 

împreună cu bărbatul care o descompune la propriul proces de transformare într-un 

obiect, Elfride se reconstruieşte, se re-creează admiţându-si imperfecţiunea, 

fragmentarea, recunoscându-şi statutul de produs supus al societăţii patriarhale. Elfride, 

femeia care cu puţin timp în urmă ocupase poziţia de dominator, participă la 

transformarea ei în obiect şi îşi asumă o altă identitate, un alt sine. Tess Durbeyfield îşi 

ridiculizează însuşirile sexuale ale corpului în încercarea de a evita tragedia şi suferinţa 

pe care acestea i-au adus-o. Reconfigurându-şi corpul prin anihilarea senzualităţii, Tess 

ia parte la un proces de tortură fizică şi mentală care are ca rezultat domesticirea 

corpului, permiţând celor doi bărbaţi din viaţa ei să o re-compună, adică să o 

reconstruiască, punându-i piesele la loc. Ambii bărbaţi însă eşuează în încercarea lor de 

a o reconfigura (Alec îi dezmembrează corpul fizic violând-o, în timp ce Angel o 

dezmembrează spiritual paralizându-i și negându-i senzualitatea şi sexualitatea). 

Eustacia Vye este de asemenea fragmentată, sfâşiată în bucăţi de propriile dorinţe care 

nu îşi găsesc împlinirea alături de niciun bărbat din viaţa ei.  

Ultima caracteristică analizată în metafora dezmembrării se bazează pe teoria lui 

Foucault referitoare la tehnologiile de sine care sunt mânuite de către persoanele în sine 

şi care le permite să efectueze transformări asupra corpurilor şi sufletelor lor, asupra 

comportamentului şi gândurilor lor pentru a ajunge la o stare din fericire, perfecţiune sau 

imoralitate. Trăind într-un mediu patriarhal, personajele feminine din romanele lui 

Hardy sunt descrise ca fiind părtaşe la un proces care le pune corpul în valoare, prin 

urmare, ele participă la propria lor dezmembrare, prin crearea unui alter ego, a unui alt 

sine, pentru a-şi spori perspectivele de a deveni nişte obiecte de consum. Felice 

Charmond, Lucetta Templeman, Arabella Donn şi Fancy Day se afişează ca obiecte de 

consum şi recurg la artificii de îmbrăcăminte pentru a-şi spori valoarea corpului (Felice 

cumpără părul lui Marty, Lucetta comandă rochii de la case de modă scumpe, Arabella 

poartă meşe şi produce gropiţe false în obraji, Fancy poartă rochii de lux pentru a-şi crea 

un spațiu artificial doar al ei). Aceste personaje feminine sunt supuse şi îngrădite de 

către premisele economice şi sociale ale societăţii, și prin urmare devin proprii lor 

prizonieri. Corpul îmbrăcat devine, într-o interpretare foucaultiană, un corp docil, un 



17 | P a g e  

 

spectacol care aşteaptă evaluarea şi analiza celorlalţi. Elizabeth Jane este, totuşi, 

conştientă de o posibilă transformare a ei într-un obiect de consum şi se recompune 

căutând noi sensuri, o terapie nouă (cărţi, în cazul ei), care o ajută să redevină cea de 

dinainte. Ultimul roman al lui Hardy, The Well-Beloved, oferă şi o interpretare a femeii 

ca o fiinţă dezmembrată prin propria sa reprezentare care se compune din trei femei 

diferite, toate cu numele de  Avice (mamă, fiică şi nepoată), de care personajul principal 

se îndrăgosteşte, în diferite etape din viaţa lui. Fiecare Avice reprezintă încercarea 

personajului masculin de a crea idealul său feminin, prin urmare, femeia Avice este 

descrisă ca o serie de alter ego-uri fragmentate, create şi recreate în mintea personajului 

masculin din iluzii care întruchipează sexul frumos, reprezentând astfel imaginea cea 

mai fidelă a personajului feminin lipsit de corp şi dezmembrat pe care Hardy l-a 

întruchipat în romanele sale. 

Cu mici excepţii, în romanele lui Hardy o femeie care ameninţă prin sexualitatea 

ei ordinea masculină este condamnată la moarte: Viviette, Felice, Lucetta, Elfride, 

Eustacia, Tess plătesc pentru "îndrăzneala" de a destabiliza ordinea impusă de societatea 

masculină. Personajul feminin indisciplinat plăteşte întotdeauna preţul excesului şi al 

pasiunii. Păcatul sexual al personajelor feminine ale lui Hardy are loc într-o societate în 

care sexualitatea feminină este o chestiune de polemică şi de speculaţii, și unde femeia a 

fost echivalată cu slăbiciunea. Interpretarea acestor personaje de sex feminin prin lentila 

dezmembrării a relevat faptul că femeile sunt zdrobite în cazul în care au gustat din 

fructul interzis şi s-au abătut de la normele morale patriarhale. Hardy simpatizează cu 

situaţia femeilor şi şi-a creionat personajele de sex feminin luptând pentru a-şi modela 

propriile vieţi cu o energie nemaipomenită. Cu toate acestea, aşa cum scriitorul însuşi a 

remarcat într-unul dintre romanele sale, aceasta a fost o bătălie care a avut loc “într-o 

lume care nu a fost prietenoasă cu femeile” (RN 60, traducerea mea). Analiza 

personajelor feminine a demonstrat că, atunci când îşi însuşesc trăsături masculine, cum 

ar fi agresiunea sexuală, femeile sunt catalogate ca fiind anormale, nefireşti şi în cele din 

urmă sunt pedepsite. Hardy contestă diagnosticul victorian conform căruia femeile nu 

erau animate de sentimente sexuale sau în cazul în care ar fi fost, erau considerate 

abateri de la normă. Hardy descrie în romanele sale personajele feminine atât din punct 

de vedere fizic cât şi senzual, evidenţiind astfel existenţa corpului sexual al femeii. Într-

o cultură în care funcţia corpului feminin era în principal redusă la atributul de 



18 | P a g e  

 

reproducere, Hardy prezintă în romanele lui victimizarea femeii de către standardul 

sexual dublu inerent în societatea victoriană.  

Capitolul al cincilea, intitulat „Woman as a silent agent of change” urmăreşte un 

alt concept foucaultian – acela al tăcerii, a cărui funcţie stă la graniţa dintre rostit şi 

nerostit, dintre spus şi nespus. Foucault descrie tăcerea ca fiind atât represivă (ca efect 

de dominaţie şi asuprire) cât şi productivă (ca scăpare de constrângerea de a vorbi). 

Lipsa de voce echivalează cu lipsa de putere şi acest lucru a fost aplicat în analiza femeii 

victoriene: tăcerea era omniprezentă în viaţa femeilor, acestea fiind ostracizate în mediul 

domestic şi împiedicate să participe activ în societate şi în politică. Într-o societate în 

care bărbaţii învăţau a vorbi, femeile trebuiau să se antreneze în a tăcea, iar femeia 

victoriană a devenit treptat o absenţă spre deosebire de personajul cu participare activă 

(bărbatul). Personajele feminine din romanele lui Hardy sunt reduse la tăcere, devin 

mute, deoarece li se refuză posibilitatea de a vorbi într-o societate dominată de bărbaţi. 

Tăcerea a fost interpretată în acest capitol ca o închisoare în care conştiinţa femeii 

devine prizonieră. 

Printre diferitele forme pe care tăcerea le poate lua, prima discutată în acest 

capitol se referă la secretele ce constituie o parte inerentă în matricea tăcerii. Tess 

Durbeyfield este construită pe parcursul romanului ca absenţă şi nu îi este permis 

accesul în sistemul dominant al articulării. Tăcerea o apasă pe Tess şi confesiunea pe 

care o face bărbatului iubit în noaptea nunţii adânceşte această opresiune. Potrivit lui 

Foucault, confesiunea reprezintă un mecanism de disciplinare, un ritual care presupune 

dobândirea de putere a ascultătorului asupra vorbitorului care este astfel dominat de 

ascultător. Prin aplicarea ideii de confesiune la interpretarea corpului lui Tess, analiza a 

relevat faptul că femeia l-a investit pe bărbat cu putere asupra ei, participând astfel la 

propriul proces prin care se transformă în obiect. Fie că recurge la tăcere (secrete), sau 

rupe tăcerea, Tess tot este dominată. Tess Durbeyfield şi Lucetta Templeman ascund 

ambele secrete de natură sexuală, dar diferenţa dintre ele constă în puterea lor de a le 

mărturisi. În timp ce Tess vede mărturisirea ca pe un act de a se elibera din lanţurile de 

opresiune, Lucetta o percepe ca pe sfârşitul opresiunii ei pe care o internalizează şi o 

acceptă pentru a nu-l pierde pe bărbatul iubit. Femeile folosesc tăcerea şi în încercarea 

de a-şi arăta superioritatea atunci când ocupă poziţia dominantă: Bathsheba Everdene, 

datorită statutului ei economic, abia dacă răspunde întrebărilor puse de Gabriel, dar cu 



19 | P a g e  

 

toate acestea, atunci când se implică într-o relaţie cu Troy, prădătorul sexual, ea este 

redusă la tăcere deoarece îşi pierde poziţia iniţială de putere. Când sunt captive sexual, 

agresate fizic, atât Tess cât şi Bathsheba își pierd vocea. 

Al doilea aspect discutat în acest capitol se referă la personajele feminine ale lui 

Hardy care folosesc discursul lor ca pe o metodă de a obţine puterea. În scopul de a se 

face auzite, femeile sunt reprezentate prin inversarea relaţiei dominator/supus care le 

reaşează de partea nefavorabilă a acestei relaţii. În acest context, analiza personajelor 

feminine dominate a relevat faptul că aceste femei folosesc rezistenţa în scopul de a 

sparge tăcerea şi se diferenţiază în mod clar de rolul pasiv, lipsit de putere în care au fost 

încadrate. În accepţiunea lui Foucault rezistenţa reprezintă un proces constant de creare 

şi de recreare a individului, un proces care presupune implicare activă. 

Prin însuşirea limbajului masculin, femeile sunt văzute ca o ameninţare la adresa 

sistemului patriarhal pe care îl sabotează prin puterea cuvântului. Bathsheba Everdene 

pătrunde în lumea bărbaţilor şi reuşeşte să se impună şi să câştige respectul fermierilor. 

Împotriva ideii de a fi proprietatea bărbaţilor, aşa cum mărturiseşte, Bathsheba încearcă 

în mod constant să-şi modifice comportamentul și să își adapteze discursul pentru a fi 

acceptată în arena publică, păstrându-şi în acelaşi timp feminitatea pentru a evita 

sistemul de subjugare sexuală în care discursul masculin ar poziţiona-o cu siguranţă. 

Chiar dacă Eustacia Vye luptă pentru a obţine puterea şi pentru a scăpa de lumea 

opresivă a spațiului Egdon, vocea ei este puternică dar este condamnată să rămână ca 

atare în incinta zidurilor spaţiului panoptic în care trăieşte. Nu contează cât de puternic 

îşi exprimă dorinţele interioare, aşteptările şi pasiunea, Eustacia este un deţinut, un 

prizonier fără scăpare. Vocea lui Sue Bridehead este prezentată în tot romanul ca 

tremurând, la fel ca şi egoul ei reprimat sexual. Cu toate acestea, Sue ia cuvântul atunci 

când atacă instituţia căsătoriei pe care o descrie ca pe o cameră de tortură, idee 

împărtăşită şi de Ethelberta Petherwin şi Thomasin Yeobright care luptă împotriva 

constrângerilor existente într-o relaţie convenţională. Tess Durbeyfield este o altă 

reprezentare a unei femei care încearcă să-şi redefinească identitatea, anterior construită 

şi reconfigurată de bărbaţi. Oprimată în mod constant şi fără dreptul de a vorbi, Tess 

decide spre sfârşitul romanului să vorbească într-un mod complet diferit: prin crimă. 

Prin vocea ei, Hardy a nuanţat statutul femeilor care au devenit victime ale agresiunii 

bărbaţilor. 



20 | P a g e  

 

Ultimul aspect discutat în acest capitol este reprezentat de o altă formă de 

exprimare folosită de personajele feminine ale lui Hardy, adică scrisul, deoarece tăcerea 

creează texte care vorbesc. Personajele recurg uneori la scris pentru a exprima lucrurile 

pe care sunt incapabile să le rostească. Foucault a considerat că a scrie despre sine este 

similar cu o mărturisire şi că, prin scrierea sinelui, individul devine personal cu sine 

însuşi şi se cultivă pe sine însuşi. Corpul feminin devine din nou un obiect: în timp ce 

primeşte scrisoarea lui Eustacia Vye, Wildeve interpretează obiectul drept corp al femeii 

şi îl distruge, interpretare simbolică în cazul Eustaciei. Scrisoarea lui Marty South în 

care dezvăluie adevărul despre părul lui Felice Charmond ar fi, într-o interpretare 

foucaultiană, acelaşi lucru cu provocarea de ritualuri (specifice) de tortură asupra 

corpului feminin, căci primirea scrisorii atrage cu ea moartea destinatarei. Scrisoarea lui 

Tess Durbeyfield către Angel, scrisoarea Lucettei Templeman către Henchard reprezintă 

oportunităţi ratate de mărturisire provocând tragedie în viaţa acestor femei. Tăcerea în 

romanele lui Hardy poate avea sens fără exprimarea concretă a personajelor feminine. 

Hardy permite personajului feminin să găsească o cale de a se face auzit. Tocmai de 

aceea, scrisul forţează femeia să îşi creeze o altă identitate, vezi Ethelberta Petherwin 

sau Elfride Swancourt care întruchipează condiţia scriitoarei din perioada victoriană de 

a-şi asuma o altă identitate într-o tradiţie literară esenţialmente masculină. 

În acest capitol, tăcerea a fost echivalată cu lipsa de putere. Hardy a subliniat în 

romanele sale că femeile sunt reduse la tăcere deoarece acestea trebuie transformate în 

ascultătoare a limbajului masculin şi nu în producătoare de limbaj. Prin reducerea femeii 

la neputinţă, prin scufundarea ei în tăcere, bărbatul transformă femeia într-un obiect. Cu 

toate acestea, prin aplicarea conceptului de putere al lui Foucault, liniştea poate fi 

interpretată ca fiind opresivă şi productivă în acelaşi timp. În această ultimă instanţă, 

tăcerea devine un atribut al puterii. Prin propria lor voce personajele de sex feminin din 

romanele lui Hardy se luptă să îşi construiască şi să îşi modeleze identitatea într-un 

sistem patriarhal. De-a lungul romanelor sale, personajele feminine descrise de Hardy 

ies din reprezentarea lor ca obiect pasiv. Cu toate acestea, el demonstrează că, atunci 

când femeile vorbesc şi se revoltă împotriva sistemului social sau împotriva relelor 

tratamente, bărbaţii le reduc la tăcere. 

După analiza atentă a personajelor feminine ale lui Hardy se poate concluziona 

că romanele lui Hardy reprezintă un teren propice de investigare a femeii și sexualității 



21 | P a g e  

 

feminine cu ajutorul lentilelor teoretice oferite de lucrările lui Foucault. Considerând 

Wessex-ul, teritoriul fictiv creat de Hardy, drept un panopticon, analizele au arătat că 

femeile victoriene şi, prin extensie, personajele feminine din romanele lui Hardy, pot fi 

considerate prizoniere în închisoarea construită de sistemul patriarhal. Prinse în 

interiorul zidurilor rigide ale convenţiilor victoriene, femeile şi-au permis cu greu un 

spaţiu al lor. 

Lentilele teoretice foucaultiene aplicate corpului femeii victoriene aşa cum se 

reflectă în romanele lui Hardy au “amplificat” ideea conform căreia femeia secolului 

XIX a avut un spaţiu şi opţiuni limitate de a se face vizibilă. Mai mult, îndrăznind să 

încalce normele de moralitate victoriană femeia este pedepsită şi devine un proscris. În 

acest context, personajele feminine din romanele lui Hardy vor plăti preţul pentru 

etalarea sexualităţii lor, lucru care poate fi interpretat ca o fisură în peretele rigid al 

opiniei patriarhale asupra femeilor din secolul XIX care trebuiau să fie cât mai discrete 

posibil, acceptându-şi poziţia în spaţiul domestic, privat. Acest punct de vedere a fost 

extras din cărțile de bune maniere, scrisori, eseuri scrise de femei victoriene şi din 

documente medicale care susţineau ideea de ideal feminin domestic, adică o femeie 

lipsită de pasiuni şi care menţine pacea şi liniştea în casă.  

Aceste texte au permis interpretarea corpului feminin ca docil, instruit în mod 

constant prin tehnici de disciplinare pentru a şterge orice urmă de indisciplină, indecenţă 

sau imoralitate care atunci când ies la suprafaţă destabilizează ordinea patriarhală. Într-

adevăr, femeia din clasa de mijloc a perioadei victoriene era captivă în sistemul panoptic 

de supraveghere atât prin cooperare cât şi prin supunere. Cu toate acestea, în anii 1860 

multe femei încep să îşi considere rolul în familie ca fiind îngrăditor. Femeile îşi fac 

vocea auzită şi contestă sistemul patriarhal adânc înrădăcinat prin chestionarea instituţiei 

căsătoriei şi prin dezbateri cu privire la drepturile lor legale. Aceeaşi luptă între a se 

conforma normelor tradiţionale şi a găsi mijloace de a obţine putere se reflectă şi în 

romanele lui Thomas Hardy. Femeile din romanele sale sunt descrise ca fiind într-adevăr 

asuprite, pedepsite, manipulate, abuzate, transformate în obiecte, dar, cu toate acestea, 

Hardy le permite ocazii temporare de a-şi etala şi dezvălui sexualitatea.  

Într-o epocă în care discursul medical propovăduia inerția sexuală a femeii, Hardy 

a pus accentul pe impulsurile sexuale care guvernează fiinţa umană, zdruncinând ideile 



22 | P a g e  

 

preconcepute conform cărora femeile ar fi fost lipsite de pasiune şi erotism. Totodată,  

scriitorul victorian a creat în romanele sale o atmosferă prielnică disputelor pentru putere 

şi dominaţie, o atmosferă în care bărbații caută să-şi impună voinţa şi forţa asupra 

femeilor. Cel mai adesea însă, în lupta lor pentru a dobândi putere, acestea din urmă 

răstoarnă opoziția binară dominator/supus în favoarea lor.  

Analiza personajelor feminine în romanele lui Thomas Hardy a demonstrat că 

autorul victorian a creat portretul unor femei care au încercat să depășească limitele care 

le-au fost impuse de societatea patriarhală. Citite și interpretate prin lentile foucaultiene, 

romanele au relevat că nu sunt axate numai pe configurarea femeii ca izolată, prizonieră 

a spațiului domestic sau dăruindu-se creării unei conștiințe feminine colective, ci scot la 

iveală diferite modalități prin care femeile pot dobândi și dobândesc puterea de a își 

exprima trăirile interioare, pasiunile, instinctele sexuale. În această lumină, putem spune 

că romanele lui Hardy poartă ecourile insistenței lui Foucault că nicio persoană nu este 

total lipsită de atributele de putere, exceptând situațiile în care individul însuși decide să 

se plaseze într-o asemenea poziție. Abordând tematica puterii prin prisma relației 

dominator/supus, analizele personajelor feminine au relevat de asemenea faptul ca Hardy 

a dat un sens cuprinzător perspectivei relațiilor de putere din societatea victoriană, care 

includ, dar nu se rezumă la a da glas celui supus, oprimat. ’Exilarea’ femeii în spațiul 

domestic și valorizarea acesteia în termeni de reproducere și propagare a instituției 

familiei au dat naștere unor sentimente de înstrăinare în femeia victoriană. În acest 

context, personajele feminine din romanele lui Hardy sunt prezentate ca apelând la 

diferite strategii care inversează rolurile de dominator/supus, devenind ele însele agenți 

dominanți ai discursului și reconfigurând astfel, chiar dacă numai temporar, 

mecanismele dominației masculine. Romanele lui Hardy se evidențiază, așadar, prin 

modul în care abordează femeia  în lupta ei de a-și câștiga dreptul de a vorbi și de a se 

elibera de limitările și barierele impuse de supremația patriarhală. Analizate prin prisma 

lentilelor foucaultiene, romanele lui Thomas Hardy deschid noi perspective atât asupra 

literaturii secolului XIX cât și a statutului femeii în epoca victoriană. 

 

 

 



23 | P a g e  

 

 

Bibliografie selectivă 

 

Surse primare 

 

Hardy, Thomas. (1871) Desperate Remedies. London: Penguin Books. 1998 

Hardy, Thomas. (1872) Under the Greenwood Tree. Hertfordshire: Wordsworth 
Classics. 2004 

Hardy, Thomas. (1873) A Pair of Blue Eyes, Oxford: Oxford University Press. 2005 

Hardy, Thomas. (1874) Far from the Madding Crowd. London: Penguin Books. 1994 

Hardy, Thomas. (1876) The Hand of Ethelberta. London: Penguin Books. 1997 

Hardy, Thomas. (1878) The Return of the Native. London: Penguin Books. 1994 

Hardy, Thomas. (1880) The Trumpet-Major. London: Penguin Books. 1997 

Hardy, Thomas. (1881) A Laodicean. London: Penguin Books. 1997 

Hardy, Thomas. (1882) Two on a Tower. London: Penguin Books. 1999 

Hardy, Thomas. (1886) The Mayor of Casterbridge. London: Penguin Books. 1994  

Hardy, Thomas. (1887) The Woodlanders. Oxford: Oxford University Press. 2005 

Hardy, Thomas. (1891) Tess of the D’Urbervilles. Oxford: Oxford University Press. 
1998 

Hardy, Thomas. (1895) Jude the Obscure. London: Penguin Books. 1994  

Hardy, Thomas. (1897) The Well-Beloved. Hertfordshire: Wordsworth Classics. 2000 
 

Surse secundare 

Lucrările lui Michel Foucault 

Foucault, Michel. Discipline and Punish. The Birth of the Prison (1975). Trans. Alan 
Sheridan. New York: Random House. 1995 

Foucault, Michel. Fearless Speech. Ed. By Joseph Pearson. Los Angeles: Semiotext(e). 
2001 

Foucault, Michel. Power/Knowledge. Selected Interviews and Other Writings. 1972-

1977. Edited by Colin Gordon. Trans. Colin Gordon and Leo Marshall, John 
Mepham and Kate Soper. New York: Pantheon Books. 1980 

Foucault, Michel. The Birth of the Clinic. An Archaeology of Medical Perception. Trans. 



24 | P a g e  

 

A.M. Sheridan.  London: Routledge. 2003 

Foucault, Michel. The History of Sexuality. An Introduction. Volume 1. Trans. Robert 
Hurley. New York: Pantheon Books. 1978 

Foucault, Michel. “Body/Power”. Ed. Colin Gordon. Power/Knowledge. Selected 

Interviews and Other Writings, 1972-1977. New York: Pantheon Books. 1980. 
pp. 55-63 

Foucault, Michel. “End of the Monarchy of Sex”. Foucault Live. Interviews 1961-1984. 
Ed. Sylvère Lotringer. Second edition. Trans. by Lysa Hochroth and John 
Johnston. New York: Semiotext(e). 1996. pp. 214-226 

Foucault, Michel. “Power and Sex”. Politics, Philosophy, Culture: Interviews and Other 

Writings, 1977-1984.  Ed. Lawrence D. Kritzman. Routledge. 1988. pp. 110-
125 

Foucault, Michel. “Self Writing”. Ethics, Essential Works of Foucault, 1954-1984. Ed. 
Paul Rabinow. Volume I. London: Penguin Books. 2000. pp. 207-223 

Foucault, Michel. “Sex, Power and the Politics of Identity”. Ed. Sylvère Lotringer. pp. 
382-391 

Foucault, Michel. ”The Eye of Power”. Ed. Colin Gordon. Power/Knowledge. pp. 146-
166 

Foucault, Michel. “The Subject and Power”. In Critical Inquiry. Vol. 8. No. 4. Summer. 
1982. pp. 777-795. 

Foucault, Michel. “Writing the Self”. Foucault and His Interlocutors. Ed. Arnold I. 
Davidson. Trans. Ann Hobart. Chicago: University of Chicago Press. 1997. pp. 234-247 

 

Lucrări despre femei și sexualitate în Anglia Victoriană 

Acton, William. “Prostitution Considered in its Social and Sanitary Aspects” (1870). 
The Sexuality Debates. Ed. Sheila Jeffreys. Women’s Source Library, Volume VI. 
London: Routledge & Kegan Paul Ltd. 2001. pp. 42-57 

Auerbach, Nina. Woman and the Demon. The Life of a Victorian Myth. Cambridge: 
Harvard University Press. 1982 

Balfour, Lucas Clara. The Working Women of This Century: The Lesson of Their Lives. 
third edition. London and New York: Cassell, Petter, and Galpin. 1859 

Barret-Ducrocq, Françoise. Love in the Time of Victoria: Sexuality, Class and Gender in 

Nineteenth-Century London. Trans. John Howe. London: Verso. 1991 

Butler, Josephine. “An Appeal to the People of England on the Recognition and 
Superintendence of Prostitution by Governments” (1870). The Sexuality Debates. Ed. 
Sheila Jeffreys. Women’s Source Library. Volume VI. London: Routledge & Kegan 
Paul Ltd. 2001. pp. 111-151 



25 | P a g e  

 

Cohen, William A. Sex Scandal: The Private Parts of Victorian Fiction. Durham, NC: 
Duke University Press. 1996 

Ellis Stickney, Sarah. The Prose Works of Mrs. Ellis. New York: Henry G. Langley. 
1844 (The Women of England: Their Social Duties. and Domestic Habits. The 

Daughters of England. The Wives of England. The Mothers of England) 

Gay, Peter. Education of the Senses. The Bourgeois Experience: Victoria to Freud. 
London: W.W. Norton & Company. 1999 

Hedgecock, Jennifer. The Femme Fatale in Victorian Literature: The Danger and the 

Sexual Threat. New York: Cambria Press. 2008 

Heilbrun, Carolyn C. and Higonnet, Margaret R. (eds.). The Representation of Women in 

Fiction. Baltimore: John Hopkins University Press. 1983 

Lewis, Sarah. Woman’s Mission. Fourth edition. London: John W. Parker. 1839 

Linton Lynn, Eliza. “La femme passée” (trans. “The Girl of the Period”). The New 

Eclectic. A Monthly Magazine of Select Literature. Volume III, September-December 
1868. Baltimore: Turnbull & Murdoch Publishers. pp. 91-96 

Marcus, Steven. The Other Victorians. A Study of Sexuality and Pornography in Mid-

Nineteenth-Century England. New Jersey: Transaction Publishers. 2009 

Mason, Michael. The Making of Victorian Sexual Attitudes. Oxford: Oxford University 
Press. 1994 

Miller, Andrew H. and Adams, James Eli. Sexualities in Victorian Britain. Bloomington 
and Indianapolis: Indiana University Press. 1996 

Pearsall, Ronald. The Worm in the Bud. The World of Victorian Sexuality. London: 
Weidenfeld and Nicolson. 1969 

Poovey, Mary. Uneven Developments: The Ideological Work of Gender in Mid-Victorian 

England. Chicago: University of Chicago Press. 1988 

Perkin, Joan. Women and Marriage in Nineteenth-Century England, London: Routledge, 
1989 

Trudgill, Eric. Madonnas and Magdalens. The Origins and Development of Victorian 

Sexual Attitudes, New York : HM Holmes & Meier, 1976 

Vicinus, Martha (ed.). Suffer and Be Still. Women in the Victorian Age. London: Indiana 
University Press. 1972 

Walkowitz, Judith R. Prostitution and Victorian Society: Women, Class and the State. 
Cambridge: Cambridge University Press. 1980 

 

 



26 | P a g e  

 

Lucrări despre Thomas Hardy 

Cecil, David. Hardy, the Novelist: An Essay in Criticism. London: Constable. 1954 

Finchman, Tony. Hardy the Physician: Medical Aspects of the Wessex Tradition. 
Basingstoke: Palgrave Macmillan. 2008 

Harvey, Geoffrey. The Complete Critical Guide to Thomas Hardy. London: Routledge.  
2003 

Higonnet, Margaret R. (ed.). “A Woman’s Story: Tess and the Problem of Voice”. The 

Sense of Sex: Feminist Perspectives on Hardy. Ed. Margaret R. Higonnet. 
Urbana: University of Illinois Press. 1993. pp. 14-32 

Ingham, Patricia. Thomas Hardy. Oxford: Oxford University Press. 2003 

Irwin, Michael (ed.). The Life of Thomas Hardy. Hertfordshire: Wordsworth Editions. 
2007 

Kramer, Dale (ed.). The Cambridge Companion to Thomas Hardy. Cambridge: 
Cambridge University Press. 1999 

Lawrence, D.H. “Study of Thomas Hardy” (1914) D.H. Lawrence, Selected Critical 

Writings. Ed. Herbert, Michael. Oxford: Oxford University Press. 1988. pp. 9-
75 

Lodge, David. “Thomas Hardy as a Cinematic Novelist”. Working with Structuralism: 

Essays and Reviews on Nineteenth and Twentieth-Century Literature. David 
Lodge. London: Routledge. 1981. pp. 95-106 

Miller, J. Hillis. Thomas Hardy: Distance and Desire. Cambridge: Harvard University 
Press. 1970 

Millgate, Michael. Thomas Hardy, His Career as a Novelist. London: Macmillan. 1994 

Millgate, Michael. Thomas Hardy. A Biography. Oxford: Oxford University Press. 1982 

Millgate, Michael. Thomas Hardy's Public Voice: The Essays, Speeches, and 

Miscellaneous Prose. Oxford: Oxford University Press. 2001 

Morgan, Rosemarie. Cancelled Words. Rediscovering Thomas Hardy. London: 
Routledge. 1992 

Morgan, Rosemarie. Women and Sexuality in the Novels of Thomas Hardy. London: 
Routledge, 1988 

Seymour-Smith, Martin. Hardy. London: Bloomsbury Publishing Limited. 1994 

Weber, Carl Jefferson. Thomas Hardy. An Indiscretion in the Life of an Heiress. New 
York: Russell & Russell. 1965 

Widdowson, Peter. Hardy in History: A Study in Literary Sociology. London:  
Routledge. 1989 



27 | P a g e  

 

 

Lucrări despre Michel Foucault 

 

Deleuze, Gilles. Foucault. Trans. by Seán Hand. Minneapolis: University of Minnesota 
Press. 1986 

Downing, Lisa. The Cambridge Introduction to Michel Foucault. Cambridge: 
Cambridge University Press. 2008 

Kelly, Michael (ed.). Critique and Power: Recasting the Foucault/Habermas Debate. 
Cambridge: Massachusetts Institute of Technology. 1994 

Miller, James E. The Passion of Michel Foucault. Harvard University Press. 2000 

Mills, Sara. Michel Foucault. London: Routledge. 2003 

O’Farrell, Clare. Michel Foucault. London: Sage Publications, 2005 

Rabinow, Paul (ed.). The Foucault Reader. New York: Pantheon Books. 1984 

Smart, Barry. Michel Foucault. London: Routledge. 2002 

 


	Blank Page

